

حضور ﷺ نے فرمایا: ”البر کہ معاکابر کم“ برکت تمہارے اکابر کے ساتھ ہیں۔  
(رواه ابن حبان بساند صحیح)

اشاعت نمبر ۱۱

تحقیقی، علمی و اصلاحی

رسالہ

# دِفاعِ اَسْلَاف

ہند

## فہرست مضمومین

\* سلسلہ دفاع فضائل اعمال ۱۱ : ایک  
بزرگ کا ایک دن میں ”۲۰۰۰“ رکعت  
پڑھنا۔ (معراج ربانی کو جواب)

\* حضرت معاویہؓ (منہجؓ) کی فضیلت میں  
”۸“ تیج احادیث۔

زیرِ سر پرستی

مصلح ملت

حضرت مولانا عبد الرحمن اطہر صاحب  
دامت بر کاتھم

## سلسلہ دفاع فضائل اعمال ۱۱

اہل حدیث حضرات صحیح واقعات کا انکار کرتے ہیں۔

(ایک بزرگ کا ایک دن میں "۲۰۰۰" رکعت پڑھنا)

(معراج ربانی صاحب کو جواب)

- مفتی ابو احمد ابن اسماعیل مدنی

- مولانا عبد الرحیم قاسمی

- ڈاکٹر ابو محمد شاہ علوی

فضیلۃ الشیخ معراج ربانی صاحب کہتے ہیں کہ:

”ذکر یا صاحب (۲۷ صفحہ) پر لکھتے ہیں: ”ایک بزرگ کا تصور لکھا ہے کہ وہ روزانہ ایک ہزار رکعات نماز کھڑے ہو کر پڑھتے تھے، اور جب پاؤں رہ جاتے یعنی درد ہو جاتا، یعنی کھڑے ہونے سے عاجز ہو جاتے تو ایک ہزار رکعات بیٹھ کر پڑھتے اور عصر کے بعد عاجزی سے بیٹھ کر کہتے یا اللہ اس مخلوق پر بڑی حیرت ہے کہ کس طرح انہوں نے تیر ابدل دوسرا چیزوں کو بنالیا۔“

میں سمجھتا ہوں کہ گاما [Gama] پہلوان بھی اتنی بری طرح ڈنڈ نہیں مار سکتا ہے وہ، گاما پہلوان یا جھارا پہلوان، یا اور کون کون سے پہلوان ہیں، ان سے کہہ دو کہ تم ایک ہزار ڈنڈ مارو، دیکھتے ہیں، یہ ڈنڈ ہی مارنا ہے،

اس طرح کی نماز تو اللہ کے نبی ﷺ نے نہیں پڑھی، نہ پڑھائی نہ پڑھنے کا حکم دیا، اللہ کے نبی ﷺ نے، دو

ہزار رکعات نماز، اوہ کون پڑھے گا بھیا،

اور وہ بھی عصر کے بیٹھ کے دعا کرتے تھے یعنی عصر سے مغرب تک گویا کچھ نہیں ہوتا تھا، اب جوڑ لو گئنا، موتنا،  
بیوی کے حقوق، بچوں کے حقوق، یہ سب کہاں گئے؟ سونا، جاگنا، کچھ نہیں، سمجھو کچھ نہیں، دو ہزار رکعات،

اعوذ باللہ، یہ گپ نہیں ہے زکر یا صاحب کی، دیوبند کی گپ ہے یہ سنو۔

## الجواب:

فضیلۃ الشیخ معراج رب‌انی صاحب نے اس واقعہ پر <sup>۳</sup> اعتراضات کئے ہیں:

- (۱) یہ واقعہ جھوٹا ہے۔ (جیسا کہ موصوف کی عادت شریفہ ہے)
- (۲) نبی کریم ﷺ نے اس طرح کثرت سے نماز پڑھنے کا حکم نہیں دیا۔
- (۳) روز مرہ کی زندگی میں یہ واقعہ یعنی ۲۰۰۰ رکعات پڑھنا، ممکن نہیں ہے۔

## معراج رب‌انی صاحب کی حسب عادت خیانت:

حسب عادت معراج رب‌انی صاحب نے فضائل اعمال کی اس عبارت میں بھی خیانت کی ہے، فضائل اعمال کی پوری عبارت درج ذیل ہیں:

فضائل اعمال: ج: ۲: فضائل صدقات، حصہ دوم، حدیث نمبر ۱۲ کے تحت حضرت شیخ الحدیث، مولانا زکریا  
صاحب (۱۹۰۲ء) لکھتے ہیں:

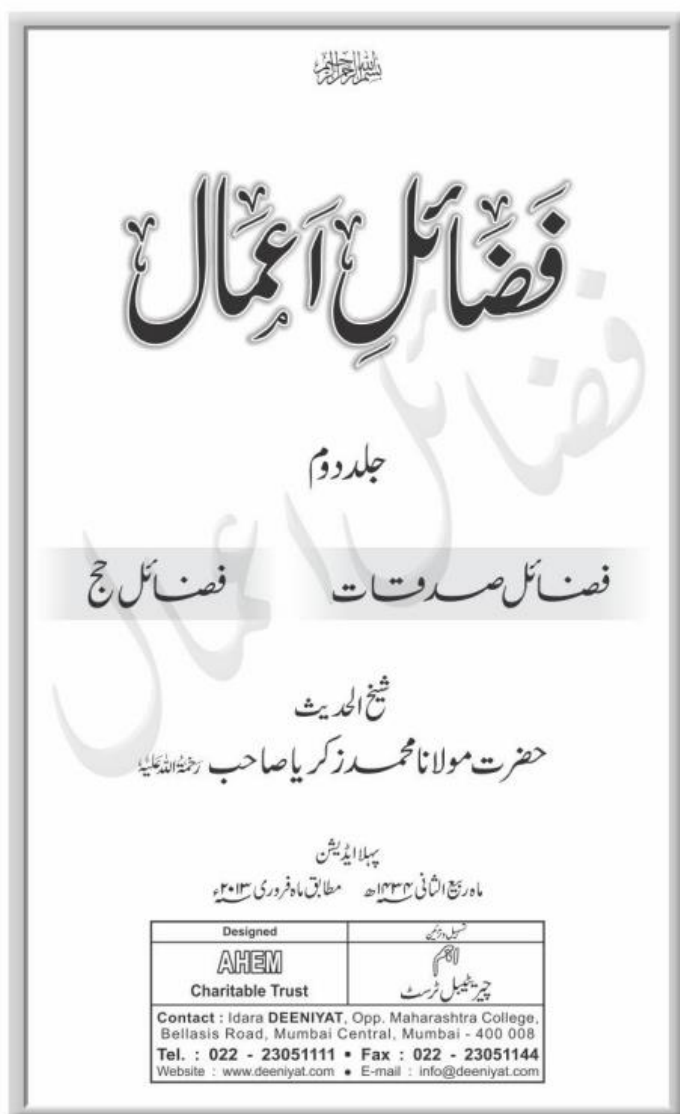
”اس کے علاوہ بہت سے واقعات ان حضرات کے امام غزالیؒ نے نقل کیے ہیں۔۔۔ ایک بزرگ کا قصہ لکھا ہے کہ وہ روزانہ ایک ہزار رکعت نماز کھڑے ہو کر پڑھتے، جب پاؤں رہ جاتے، یعنی کھڑے ہونے سے عاجز ہو جاتے، تو ایک ہزار رکعت بیٹھ کر پڑھتے اور عصر کے بعد عاجزی سے بیٹھ کر کہتے: یا اللہ! اس مخلوق پر بڑی حیرت ہے کہ کس طرح

انھوں نے تیر ابدل دوسری چیزوں کو بنالیا؟ کیسی تجھ کی بات ہے ان کا دل تیرے سوا کسی چیز سے کس طرح مانوس ہوتا ہے؟ بلکہ تجھ کی بات یہ ہے کہ تیرے ذکر کے سوا کوئی دوسری چیزان کے دل میں کس طرح چمکتی ہے؟۔

(فضائل اعمال: ج ۲: فضائل صدقات: حصہ دوم، حدیث نمبر ۱۳ کے تحت: ص ۸۸-۸۹، طبع دینیات، نسخہ یاسین

بکڈپ، دہلی: ج ۲: ص ۷۲-۷۳)

اسکین: فضائل اعمال (نسخہ دینیات)



مجھے اس قدر فریت ہو۔

حضرت مجھؑ رضی اللہ عنہ نے ایک مرتبہ کوئی طرف من اٹھایا، تو ایک تاحرم عورت پر نگاہ پڑ گئی، انہوں نے عہد کر لیا کہ اتنے زندہ ہوں گا کبھی سراو پر نہیں اٹھاؤں گا۔

اس کے علاوہ بہت سے واقعات ان حضرات کے امام غزالی رضی اللہ عنہ نے نقل کیے ہیں، جن میں ذرا سی معمولی بات بھی اگر ان سے صادر ہو جاتی تھی، تو اپنے نفس کو سخت سزا دیتے تھے اور یہ سب کیوں تھا؟ صرف اسی گھانٹی کے ڈر کی وجہ سے، جس کا ابوالدرداء رضی اللہ عنہ نے اپنی بیوی سے ذکر کیا اور ہم سب اس سے ایسے مطمئن ہیں جیسا کہ وہ گھانٹی ان حضرات صحابہؓ کرام رضی اللہ عنہم کے راست میں آئے گی، ہم تو ہوائی جہاز میں سوار ہو کر اس پر سے گذر جائیں گے؟ ہم لوگ کس قدر اپنی جانوں پر ظلم کر رہے ہیں کہ بھول کر بھی اس گھانٹی کا خیال نہیں آتا۔ اس کے بعد امام غزالی رضی اللہ عنہ تحریر فرماتے ہیں کہ بڑے تعجب کی بات ہے کہ تو اپنے غلام کو (اپنے نوکر کو) اپنی اولاد کو جب ان سے کوئی کوتاہی ہو جاتی ہے، سزا دیتا ہے اور یہ کہتا ہے کہ اگر تنبیہ نہ کی گئی تو وہ بے قابو ہو جائیں گے، سرش ہو جائیں گے؛ لیکن اپنے نفس کی کبھی پروانیں کرتا کہ یہ سرش ہوتا جاتا ہے۔ دوسروں کی سرکشی سے تجھے اتنا نقصان نہیں پہنچتا جتنا تیرے نفس کی سرکشی سے تجھے نقصان پہنچتا ہے، اس لیے کہ دوسروں کی سرکشی سے اگر نقصان پہنچتا ہے تو وہ تیری دنیا کا نقصان ہے اور تیرے نفس کی سرکشی سے تیری آخرت کو نقصان پہنچ رہا ہے جو کبھی فنا ہونے والی نہیں ہے، اس کی نعمتیں ختم ہونے والی نہیں ہیں، ان کا نقصان کتنا سخت نقصان ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلاف میں سے اگر کسی سے آخرت کے کاموں میں کچھ کوتاہی ہو جاتی تھی، تو وہ اس کی تعلقی کا انتہائی فکر کرتا تھا۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی ایک مرتبہ عصر کی نماز جماعت سے فوت ہو گئی تو انہوں نے اس کی تعلقی میں ایک باغ جس کی قیمت دوا کھودرم تھی، صدقہ کر دیا۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کی جس دن کسی نماز کی جماعت فوت ہو جاتی تو اس دن شام کو ساری رات جا گا کرتے تھے۔ ایک دن مغرب کی نماز کو دیر ہو گئی تھی، تو دو غلام اس کی تعلقی میں آزاد کیے۔ جب کسی شخص کو عبادات میں سستی پیدا ہو تو مناسب یہ ہے کہ حق تعالیٰ شائد کے کسی ایسے بندے کی محبت میں رہے، جو عبادات میں زیادہ انشاک سے مشغول ہو اور اگر کسی ایسے کی صحبت میغز نہ آوے تو پھر ایسے لوگوں کے احوال کو عبرت اور غور کی نگاہ سے پڑھا کرے (جن میں سے بہت سے واقعات ”روض المریاصین“ میں لکھے ہیں، جس کا مختصر اردو ترجمہ ”گزہۃ البصائرین“ بھی ہے۔)

**حل لغات:** ① اوپر کا کمرہ۔ ② نافرمان۔ ③ پبلے کے بزرگوں۔ ④ چیونا۔ ⑤ بھرپائی۔ ⑥ حاصل۔

عده پھل چھاث کر پختے جاتے ہیں۔ اسودہن یزید رضی اللہ عنہ عبادت میں اتنی مشقت اٹھاتے اور گرمیوں کی شدت میں روزے رکھتے کہ ان کا بدن کالا پڑ گیا تھا۔ عالمہ بن قیس رضی اللہ عنہ نے ان سے پوچھا کہ آپ اپنے بدن کو اس قدر عذاب کیوں دیتے ہیں؟ فرمائے گے: (قیامت میں) اُس کے اعزاز کے لیے، یعنی یہ مشقت اس لیے اٹھاتا ہوں کہ قیامت کے دن اس بدن کو اعزاز نصیب ہو جائے۔ ایک بزرگ کا قصہ لکھا ہے کہ وہ روزانہ ایک ہزار رکعت نماز کھڑے ہو کر پڑھتے جب پاؤں رہ جاتے یعنی کھڑے ہونے سے عاجز ہو جاتے تو ایک ہزار رکعت بیٹھ کر پڑھتے اور عصر کے بعد عاجزی سے بیٹھ کر کہتے: یا اللہ! اس مخلوق پر بڑی حیرت ہے کہ کس طرح انہوں نے تیرا بدл دوسرا چیزوں کو بنالیا، کیسی توجہ کی بات ہے، ان کا دل تیرے سو اکسی چیز سے کس طرح مانوں ہوتا ہے، بلکہ توجہ کی بات یہ ہے کہ تیرے ذکر کے سو اکوئی دوسرا چیزان کے دل میں کس طرح چکتی ہے۔

حضرت جنید بغدادی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ہری سلطی رضی اللہ عنہ سے زیادہ عبادت کرنے والا کسی کو نہیں دیکھا، انہیوںے برس تک کسی نے ان کو مرض الموت کے علاوہ لیشے ہوئے نہیں دیکھا۔

حضرت ابو محمد جرجیری رضی اللہ عنہ نے مگد مکرمہ میں ایک سال کا اعیکاف کیا، جس میں نہ تو بالکل سوئے نہ بات کی، نہ کسی لکڑی یا دیوار پر سہارا لیا یا ایک لگائی۔ حضرت ابو بکر کتابی رضی اللہ عنہ نے ان سے پوچھا کہ اس مجاہدہ پر تمہیں کس چیز سے قدرت حاصل ہوئی؟ وہ فرمائے گے کہ اللہ تعالیٰ شاہ نے میرے باطن کی چیختگی کو دیکھا، اس نے میرے ظاہر کو اس پر قدرت عطا فرمائی۔ حضرت ابو بکر کتابی رضی اللہ عنہ نے یہ سن کر سوچ اور فکر میں گردن جھکتا لی او رخوڑی دیر کچھ سوچتے رہے، پھر اسی سوچ و فکر میں چلے گئے۔ ایک شخص کہتے ہیں کہ میں حضرت فتح بن سعید موصیٰ رضی اللہ عنہ کے پاس سے گزارہ دنوں با تھج پھیلائے روہے تھے اور ان کے آنسو الکیوں کے تھیں میں سے نیچے گرہے تھے اور وہ زرد تھے (یعنی آنسوؤں میں خون کی آمیش تھی)۔ میں نے ان سے قسم دے کر پوچھا کہ یہ خون کے آنسوکس صدمہ سے گرارہے ہو (خیر تو ہے کیا آفت آگئی)؟ وہ فرمائے گے کہ اگر تم قسم نہ دیتے تو میں نہ بتاتا۔ ہاں میں اس پر رواہوں کی میں نے حق تعالیٰ شاہ کا جو حق مجھ پر تھا، اس کو ادا نہیں کیا، میں نے کہا کہ خون کیوں آگیا؟ کہنے لگے: اس خوف سے کہ میرا یہ رونا کہیں غیر معتبر اور جھوٹنا (نفاق سے) نہ ہو۔ وہ شخص کہتے ہیں کہ جب ان کا انتقال ہو گیا، تو میں نے ان کو خواب میں دیکھا۔ میں نے ان سے پوچھا کہ آپ کے ساتھ کیا معاملہ ہوا؟ فرمایا: میری مغفرت ہو گئی، میں نے پوچھا کہ تمہارے آنسوؤں کا کیا

**حل لغات:** ① تیزی۔ ② عزت۔ ③ گھلیل جاتا۔ ④ طاقت۔ ⑤ اندر دل۔ ⑥ مضبوطی۔ ⑦ ملاوت۔

یحییٰ! حضرت شیخ الحدیث، مولانا زکریا صاحب (۱۹۲۷ء) نے یہ بات امام غزالی (۵۰۵ھ) سے نقل کی ہے۔ اور امام غزالی (۵۰۵ھ) نے اپنے مشہور کتاب ”احیاء علوم الدین“ میں یہ بات کہی ہے۔ چنانچہ ان کے الفاظ یہ ہیں:

وَكَانَ بَعْضُ الْمُجْتَهِدِينَ يَصْلِي كُلَّ يَوْمٍ فِرَكَعَةً حَتَّى أَقْعُدَ مِنْ رِجْلِهِ فَكَانَ يَصْلِي جَالِسًا أَلْفَرَ كَعَةً فَإِذَا صَلَى الْعَصْرَ احْتَبَى ثُمَّ قَالَ عَجَبَتِي لِلخُلُقَةِ كَيْفَ أَرَادَتْ بِكَ بَدْلًا مِنْكَ عَجَبَتِي لِلخُلُقَةِ كَيْفَ أَنْسَتْ بِسْوَاكَ بَلْ عَجَبَتِي لِلخُلُقَةِ كَيْفَ اسْتَنَارَتْ قُلُوبَهَا بِأَذْكُرِ سَوَاكَ۔ (احیاء علوم الدین: ۳۰۹/۳)

# الْحَمْدُ لِلَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

تصنیف

الإمام رضي بن حامد مُحَمَّدْ بْنُ حَمْدَلْ لِغَبْرَزَانِي  
المتوفى في ۵۷۴ھ

وَيَسِّرْهُ كِتابَ  
الْمَعْنَى عَنْ حِلَالِ السِّفَارِ فِي الْأَيَّارِ  
فَتَخْرُجَ مَاقِي الْجَاهِيَّةِ مِنَ الْأَنْبَارِ  
يَمْلَأُهُ زَرَنَ الْمَرْنَ أَنَّ الْقَشْلَ بِهِ الْجَهَنَّمَ يَلْمُسُهُ الْمَرْنَ  
الْمَوْفِي فِي ۵۷۴ھ

وَعَمَّا لَلَّفَغَ الْمُؤْمِنُ بِالْكِتَابِ فِي تَمَرَّدِهِ مِنْ ثَلَاثَةِ كِتبٍ:  
الْأُولَى: تَمِيزُ الْأَجْيَاءِ، بِعِصَابَتِ الْأَجْيَاءِ، الْمَدَارِمَةُ تَمِيزُ الْمَادِرِ تَمِيزُ بَنِيَّةَ اللهِ  
الثَّالِثَةِ تَمِيزُهُ الْمَدَارِمَ وَبِعِصَابَتِهِ  
الثَّانِي: الْإِيمَانُ مِنْ إِكْتَالَاتِ الْأَجْيَاءِ، الْإِيمَانُ الْمُزَالِ، وَذَبَابَاتِهِ  
أَوْرَدَهَا بِعِصَمِ الْمَاصِرِيِّ لَهُ عَلَيْهِ بِعِصَمِهِ وَأَعْصَمَهُ مِنِ الْإِيمَانِ۔  
الثَّالِثُ: عَوَافِ الْمَارِفِ، الْمَارِفُ بِأَنَّهُ مُتَشَالِ الْإِيمَانَ تَهْرُدُهُ

الْمَنْزَلُ الْمُبَعْدُ

دار المعرفة

بیروت - لبنان  
م ۱۹۸۲ - ۱۴۰۲

طواقيف منهم ، ما كانوا يفرجون بشيء من الدنيا أقبل ، ولا يتأسفون على شيء منها أذير ، ولهم كانت أهون في أعينهم من هذا التراب الذي تقطنه بأرجلكم ، إن كان أحدم ليعيش عمره كله ماطوري له ثوب ولا أمر أهله بصنعة طعام فقط ، ولا جمل يده وبين الأرض شيئاً فقط ، وأدركتم عاملين بكتاب ربهم وسنة نبئهم إذا جهنم الليل فقيام على أطرافهم ، يفترشون وجوههم ، تجرى دموعهم على خدوهم ، ينادون ربهم في فكاك رقابهم ، إذا علوا الحسنة فرحاً بها وداروا في شكرها وسألوا الله أن يتقبلها ، وإذا علوا السيئة أحزنهم وسألوا أقسى إلال أن يغفرها لهم ، واقه مازوا كذلك وعلى ذلك وواده ماسلوا من الذنب ولا ينحو إلا بالمنفعة ، وبمحى أن قوماً دخلوا على عمر بن عبد العزير يعودونه في مرته ، وإذا فيهم شاب تاحل الجسم ، فقال عمره : يافى ما ألمتني بذلك ما أرى ؟ فقال : يا أمير المؤمنين أقسام وأراض ، فقال : سألك بالله إلا صدقتي أفال : يا أمير المؤمنين ذلت حلاوة الدنيا فرجنتها مرة وسفر عندي زهرتها وحلواتها واستوى عند ذهبها ومجدها ، وكأنى اظر إلى عرش رب الناس يساقون إلى الجنة والثار فأظهمات لذلك نهاري وأسررت ليل ، وقليل تغير كل ما أنا فيه في جنب ثواب الله وعقابه . وقال أبو نعيم : كان داود الطائي يشرب الفتيت ولا يأكل الخبز فقيل له في ذلك فقال : بين مضغ الخبز وشرب الفتيت قراءة خمسين آية . ودخل رجل عليه يوماً فقال : إن في سقف يتناثر جذعاً مكسوراً فقال : يا ابن أخي إن لي في البيت منذ عشرين سنة مانظرت إلى السقف . وكانت يذكرهون فضول النظر كايكرون فضول الكلام . وقال محمد بن عبد العزير : جلسنا إلى أحد بن رزين من خدورة إلى مصر فإذا التفت يمنة ولا يسرة اغتيله في ذلك فقال إن الله عن وجل خلق العينين لينظر بهما العبد إلى عظمة الله تعالى . فكل من نظر بغيرة اعتبار كثبت عليه خطيئة . وقالت امرأة مسروق : ما كان يوجد مسروق إلا وساقه متخفتان من طول الصلاة . وقائلت : واقه إن كنت لا جلس خلفه فأبكي رحمة له . وقال أبو الدرداء : لولا ثلاث ما أحببت العيش يوماً واحداً : الظالمون فيقول : كرامتها أريد . وكان بصوم حتى يخضر جده ويصلح حتى يسقط ، فدخل عليه أنس بن مالك والحسن فقال له : إن الله عن وجل لم يأمرك بكل هذا ؟ فقال : إنما عبد ملوك لا أدع من الاستكانة شيئاً إلا جئت به . وكان بعض المجاهدين يصل كل يوم ألف ركعة ، حتى أقعد من رجليه فكان يصل جالساً ألف ركعة ، فإذا ملأ المصبر احتبى ثم قال : عجبت للخليفة كيف أرادت به بدلاً منك أعجبت للخليفة كيف أنت بسواك أجل عجبت للخليفة كيف استثارت قلوبها بذكر سواك وكان ثابت البنا قد حبست إليه الصلاة فكان يقول : اللهم إن كنت أذنت لا أحد أن يصل لك في قبره فاذند لي أن أصل في قبرى . وقال الجنيد : مارأيت أعبد من السرى أتت عليه ثمان وتسعون سنة مارقى مضطجعاً إلا في علة الموت . وقال الحارث بن سعد : مرت قوم براهيب فرأوا ما ياصنعوا بنفسه من شدة اجتهاده ، فكلموه في ذلك فقال : وما هذا عند ما يارد بالخلق من ملايين الأحوال وهم غافلون ، قد اعتكروا على حظوظ أنفسهم ونسوا حظهم الأكبر من ربهم ؟ فبك القوم عن آخرهم . وعن أبي محمد المغازلي قال : جاور أبو محمد الجرجري بمكة ستة فلم يتم ولم يتكلم ولم يستند إلى عودة إلا حافظ ولم يمد رجله ، فعبر عليه أبو بكر الكنانى فسلم عليه وقال له يا أبا محمد بم قدرت على اعتكافك هذا ؟ فقال : علم صدق باطني فأعاني على ظاهري ، فأطرق الكنانى ومشى مفكراً . وعن بعضهم قال : دخلت على فتح الموصلى فرأيته قدمة كفيه (٤٢ - إحياء علوم الدين - )

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ شیخ زکریا (ام ۲۰۲۳) نے اپنے تناقل کے سلسلہ میں غیر مقلدین کا کیا اصول ہے، وہ بھی ملاحظہ فرمائیں:

(الف) غیر مقلدین کے محدث العصر حافظ گوندوی صاحب لکھتے ہیں:

”پھر اس میں امام ذہبی کا کیا تصور ہے، وہ تو ناقل ہیں، اور امام مالک سے نقل کر رہے ہیں۔“

(دوم حدیث، از حافظ گوندوی صاحب، تحقیق و تعلیق حافظ شاہد صاحب: جلد ۲: صفحہ ۱۸۶)

تو پھر مولانا زکریا بھی تو ناقل ہیں، تو پھر ان پر کفر شرک، بدعت، اور توہین کعبہ کا فتویٰ کیوں، اب یا تو غیر مقلدین کا اصول جھوٹا ہے یا فضائل اعمال اور مولانا زکریا کے بعض میں آپ نے اپنے اصول کو ہی توڑا ہے۔

(ب) اہل حدیث حضرات کے شیخ الاسلام ابوالقاسم سیف بنارسی صاحب، نے ناقل کے سلسلہ میں ضابطہ ذکر کیا ہے کہ:

”تواب (صدقیق حسن خان) صاحب مددوح صرف ناقل ہیں، اور نقل شیئ اس امر کو مستلزم نہیں کہ ناقل کا بھی وہی مذہب ہو۔“ (دفاع بخاری تالیف شیخ الاسلام ابوالقاسم سیف بنارسی صاحب، تقدیم فضیلۃ الشیخ ارشاد الحجۃ اثری صاحب، تحقیق و تعلیق حافظ شاہد محمود صاحب، صفحہ ۲۷۹)

دوسری جگہ لکھتے ہیں:

”یہ امر بدیہی ہے کہ نقل امر اس بات کو مستلزم نہیں کہ ناقل کے نزدیک وہ بات صحیح ہو۔“ (دفاع بخاری: ۱۰۱)

مولانا زکریا صاحب ”بھی تو ناقل ہیں، پھر غیر مقلدین حضرات ان پر کیسے اعتراض کر رہے ہیں،

کیا اہل حدیث حضرات کا اپنے لئے الگ اصول ہے اور دوسروں کے لئے الگ۔

## اعتراض نمبر ”ا“ کا جواب :

یہ واقعہ جھوٹا نہیں، بلکہ صحیح واقعہ ہے۔ چنانچہ امام ابو نعیم الاصبهانی (متوفی ۳۳۰ھ) نے فرمایا:

حدثنا أبى، ثنا أحمد بن محمد، ثنا عبد الله بن محمد، حدثنا محمد بن يحيى بن أبى حاتم، ثنا جعفر بن أبى جعفر، عن رياح، قال: كان عندنا سليمان رجل يصلى كل يوم وليلة ألف ركعة حتى أقعد من رجليه فكان يصلى جالسا ألف ركعة، فإذا صلى العصر احتبس واستقبل القبلة ويقول: عجبت للخلقية كيف آنسست بسواك بل عجبت للخلقية كيف استنارت قلوب بذكر سواك۔ (حلية الاولياء لابى نعيم: ج ۲: ص ۱۹۶)

### سند کی تحقیق:

- (۱) امام ابو نعیم، احمد بن عبد اللہ بن احمد بن اسحاق الاصبهانی (متوفی ۳۳۰ھ) مشہور ثقة، حافظ الحدیث ہیں۔
- (۲) امام ابو نعیم (متوفی ۳۳۰ھ) کے والد، ابو محمد، عبد اللہ بن احمد بن اسحاق الاصبهانی (متوفی ۳۶۵ھ) بھی صدوق، امام اور حافظ الحدیث ہیں۔ (سیر: ج ۱۶: ص ۲۸۱-۲۸۲)
- (۳) احمد بن محمد سے مراد احمد بن محمد بن عمر بن ابان، ابو الحسن الاصبهانی (متوفی ۳۳۲ھ) مشہور ثقة، محدث ہیں۔
- (۴) (حلية الاولياء: ج ۲۱: ص ۲۷، التذليل على كتب الجرح والتعديل: ص ۲۲)
- (۵) عبد اللہ بن محمد سے مراد مشہور صدوق، حافظ الحدیث، عبد اللہ بن محمد بن عبید بن سفیان الاموی القرشی المعروف بابن ابی الدنیا (متوفی ۴۸۱ھ) ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۵۹)
- (۶) محمد بن یحیی بن ابی حاتم عبد الکریم الازدی البصري (متوفی ۴۵۲ھ) بھی ثقة ہیں۔
- (تاریخ بغداد: ج ۳: ص ۱۸۲، اکمال تہذیب الکمال: ج ۱۰: ص ۳۹۰)

(۶) جعفر بن ابی جعفر الرازیؑ سے مراد جعفر بن ابی جعفر محمد بن مهران الرازی الجمالؑ ہے اور وہ صدوق ہیں۔

ان سے محمد بن یگی بن ابی حاتم عبد الکریم الازدی البصریؓ (۲۵۲ھ)، عبد الرحمن بن بشیر بن حکم العبدیؓ (۲۶۰ھ)، حافظ عمر بن محمد بن اسحاق الرازیؓ وغیرہ نے روایت لی ہے۔

(حلیۃ الاولیاء: ج ۶: ص ۲۱۷، عیون الاخبار: ج ۲: ص ۳۲۲، المعارف لابن قتیبه: ص ۲۲، ت شخ ثروت

عکاشہ، الارشاد للخلیلی: ج ۲: ص ۲۶۸)

امام خلیلؓ (۲۳۶ھ) نے ان کو ائمہ میں شمار کیا ہے، اور حافظ مزیؓ (۲۳۲ھ)، حافظ ذہبیؓ (۲۳۸ھ) وغیرہ کے نزدیک ان میں کوئی حرج نہیں ہے۔

(الارشاد للخلیلی: ج ۲: ص ۲۶۸، تہذیب الکمال: ج ۵: ص ۳۹۰، ج ۱: ص ۱۵۳، تہذیب التہذیب: ج ۲: ص ۲۰۹،

ج ۱: ص ۱۱۰، تاریخ دمشق لابن عساکر: ج ۱۲: ص ۳۸، الجرح والتعديل للشيخ ابراهیم بن عبد اللہ اللام حم طبع مکتبة

الرشد: ص ۳۱۲)

لہذا وہ صدوق ہیں۔

(۷) ریاح بن عمرو القیسی بھی صدوق ہیں۔ (کتاب الثقات للقاسم: ج ۲: ص ۲۸۰)

خلاصہ یہ کہ یہ سند حسن اور واقعہ صحیح ہے۔

ائمه نے بھی اس واقعہ کو تسلیم کیا ہے:

(۱) ججۃ الاسلام، امام غزالیؓ (۵۰۵ھ) نے کہا:

وكان بعض المجتهدين يصلى كل يوم الف ركعة حتى أقعد من رجاله فكان يصلى جالسا ألف ركعة فإذا  
صلى العصر احتبس ثم قال عجبت للخليقة كيف أرادت بك بدلا منك عجبت للخليقة كيف أنسى بسواك بل  
عجبت للخليقة كيف استنارت قلوبها بذكري سواك۔

بعض عبادت گزار روزانہ ایک ہزار رکعت نماز کھڑے ہو کر پڑھتے، جب پاؤں رہ جاتے یعنی کھڑے ہونے سے عاجز ہو جاتے تو ایک ہزار رکعت بیٹھ کر پڑھتے اور عصر کے بعد عاجزی سے بیٹھ کر کہتے: یا اللہ! اس مخلوق پر بڑی حیرت ہے کہ کس طرح انہوں نے تیرابدلو سری چیزوں کو بنالیا، کیسی تعجب کی بات ہے انکا دل تیرے سوا کسی چیز سے کس طرح مانوس ہوتا ہے، بلکہ تعجب کی بات یہ ہے کہ تیرے ذکر کے سوا کوئی دوسری چیزان کے دل میں کس طرح چمکتی ہے؟۔

(احیاء علوم الدین: ج ۲: ص ۳۰۹)

- مشہور ثقہ، محدث، امام ابن الجوزی (۴۵۹ھ) نے بھی یہی واقعہ نقل کیا ہے۔ (صفوة الصفوۃ: ج ۲: ص ۵۲۷)

- حافظ ابن رجب (۶۹۵ھ) نے کہا کہ:

کان بعض السَّلْفِ يُصَلِّي كُلَّ يَوْمٍ أَلْفَ رَكْعَةً حَتَّى أَقْعَدَ مِنْ رَجْلِيهِ فَكَانَ يُصَلِّي جَالِسًا أَلْفَ رَكْعَةً۔

بعض اسلاف ہر روز ایک ہزار رکعت نماز کھڑے ہو کر پڑھتے، جب پاؤں رہ جاتے، یعنی کھڑے ہونے سے عاجز ہو جاتے، تو مزید ایک ہزار رکعت بیٹھ کر پڑھتے تھے۔ (جامع العلوم والحكم: ج ۲: ص ۵۲۱، ت الارناوط)

معلوم ہوا کہ انہم فقهاء و محدثین بھی اس واقعہ کو صحیح تسلیم کرتے ہیں اور اس کی سند بھی مقبول ہے۔

لہذا مراج ربانی صاحب کا اس واقعہ کو جھوٹا کہنا باطل و مردود ہے۔

### اعتراض نمبر ”۲“ کا جواب :

پتہ نہیں مراج ربانی صاحب نے یہ عجیب و غریب دعویٰ کیسے کر دیا کہ نبی کریم ﷺ نے کثرت سے نماز پڑھنے کا حکم نہیں دیا، جب کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

الصلوة خير موضوع، فمن استطاع أن يستكرث فليستكرث.

نماز ایک بہترین عبادت ہے، لہذا جو کوئی کثرت سے نماز پڑھنے کی استطاعت رکھتا ہے، تو اسے چاہیے کہ وہ کثرت سے نماز پڑھے۔

(معجم الاوسط: ج ۱: ص ۸۳، مجمع الزوائد: حدیث نمبر ۳۵۰۵، فتح الباری: ج ۲: ص ۳۷۹، تفسیر ابن کثیر: ج ۲: ص ۳۷۱،  
ت شیخ ابن سلامہ، صحیح الترغیب والترحیب: حدیث نمبر ۳۹۰، صحیح الجامع الصغیر: حدیث نمبر ۳۸۷۰)

شیخ الالبانیؒ نے اس روایت کو حسن لغیرہ قرار دیا ہے۔

محمدث مناویؒ (۴۰۳ھ) نے اس حدیث کی شرح میں انہے اسلاف کے کثرت نماز کے واقعات ذکر کئے ہیں،  
کہ اسلافؒ نے ایک ایک دن میں '۱۰۰۰' رکعت پڑھی ہے۔

ان کے الفاظ یہ ہیں:

(الصلوة خير موضوع) بإضافة خير إلى موضوع أي أفضل ما وضعيه الله أعلم شرعا  
من العبادات (فمن استطاع أن يستكثر منها) (فليستكثر) لأن بها تبubo قوة الإيمان في  
شهود ملزمة خدمة الأرض كان ومن كان أقواهم إيماناً كان أكثرهم وأطولهم صلاة وقوتا  
وإيقاناً وقد جعلها الله فروضاً وستنا. كان عامر بن عبد الله بن قيس التابعي جعل عليه كل يوم  
ألف ركعة فلما نصرف منها إلا وقد انتفخت قدماء وساقاه ثم يقول لنفسه: يانفس إنما أريد  
إكراماً لك عند الله والله لا أعمل بك عملاً حتى لا يأخذ الفراش منك نصيباً و قال بعضهم:  
مكث عند نار جل ثلاثة عشر سنة يصلي كل يوم ألف ركعة حتى أقعد فكان إذا أصلى العصر  
احتبس واستقبل القبلة ثم قال: عجبت للخلية كيف أرادت بك بدلاً عجبت للخلية كيف  
شاءت سواك. ثم يسكت إلى الغروب. وقال الداراني: لو خيرت بين ركعتين وبين دخول  
الفردوس لا خترت الركعتين لأنني في الفردوس بحظي وفي الركعتين بحقي ربي۔

(فیض القدری: ج ۲: ص ۳۷)

لہذا مراج ربانی کا یہ اعتراض بھی باطل و مردود ہے۔<sup>۱</sup>

<sup>۱</sup> ایک اہم وضاحت:

## اعتراض نمبر "۳" کا جواب :

رہاضیلہ اشخ کا یہ اعتراض کہ ”روز مرہ کی زندگی میں یہ واقعہ یعنی ۲۰۰۰ رر کرات پڑھنا، ممکن نہیں ہے“

تو موصوف اور اہل حدیث کے لئے ایک حدیث پیش خدمت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

خفف علی داود القراءة، فكان يأمر بذاته لتسريج، فكان يقرأ قبل أن يفرغ - يعني  
- القرآن

حضرت داؤدؑ کے لئے زبور کی قراءات آسان کر دی گئی تھی، چنانچہ جب وہ اپنی سوار کی زین کس نے کا حکم دیتے، تو اس سواری پر بیٹھنے سے پہلے ہی مکمل زبور کی قراءات سے فارغ ہو جاتے تھے۔

(صحیح بخاری: حدیث نمبر ۱۳۷، فیض الباری: ج ۵: ص ۳۰)

یعنی سواری کس نے اور اس پر بیٹھنے کے درمیان میں ہی، حضرت داؤدؓ پوری زبور پڑھ لیتے تھے۔

اس حدیث کی شرح میں محدث عین (مہمہ) کہتے ہیں:-

---

ایک صحابیؓ نے جب کہا کہ ”فانی اصلی اللیل أبداً“ میں توہین شہ رات بھر نماز پڑھتا ہوں گا، تو اس کے جواب میں نبی ﷺ نے جو کہا کہ میں تم میں سب سے زیادہ تقوے والے اور سب سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا ہوں، میں نماز بھی پڑھتا ہوں، سوتا بھی ہوں اور نکاح بھی کرتا ہوں، اور جو میری سنت سے ہٹا، تو وہ مجھ سے نہیں ہے۔ (صحیح بخاری)، اس حدیث میں نفل عبادت کو اس طرح انجام دینے سے منع کیا گیا ہے جس کو کرنے کی وجہ سے، لوگوں کے حقوق مارے جاتے ہیں۔

مثلاً آدمی اگر دن و رات میں صرف نماز ہی پڑھتا رہے تو اس کے اہل و عیال کے ذمہ داریاں اور حقوق میں کوتاہی ہوگی، جس کی وجہ سے اس طرح عبادت کرنے سے منع کیا گیا ہے، برخلاف حقوق کی رعایت کرتے ہوئے عبادت کرنے کے، یعنی اگر کوئی اپنے اور دوسروں کے حقوق ادا کرتے ہوئے، کثرت سے نماز پڑھے، تو اس طرح حقوق کی رعایت کرتے ہوئے، عبادت کرنا مطلوب اور پسندیدہ ہے، اور اس کی ترغیب خود نبی ﷺ نے دی ہے کہ ”الصلة خير موضوع، فمن استطاع أن يستكر فليستكر“۔

لہذا ان دونوں احادیث میں کوئی تعارض نہیں ہے۔ واللہ اعلم

وفيه الدلالة على أن الله تعالى يطوي الزمان لمن يشاء من عباده كما يطوي المكان، وهذا السبيل إلى إدراكه إلا بالفيض الرباني، وجاء في الحديث: إن البركة قد تقع في الزمان اليسير حتى يقع فيه العمل الكثير، وقال النووي: أكثر ما بلغنا من ذلك من كان يقرأ أربع خدمات بالليل وأربع بالنهار. انتهى، ولقد رأيت رجلا حافظاً لاثر ختمات في الوتر في كل ركعة ختمة في ليلة القدر.

اس حدیث میں دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں میں سے جس کے لئے چاہے وقت پیش کیا ہے جس طرح وہ اپنے بندوں میں سے جس کے لئے چاہے زمین کو پیش کیا ہے، اور یہ وقت کا پیشجا نا، صرف اللہ کے حکم سے ہوتا ہے، اور حدیث میں آیا ہے کہ برکت مختصر وقت میں واقع ہوتی ہے یہاں تک کہ اس مختصر وقت میں زیادہ کام ہو جاتا ہے۔

اور امام نوویؒ نے کہا کہ ہمیں سب سے زیادہ جس تعداد میں مکمل قرآن کریم پڑھنے کے معمول کا علم ہے وہ دن میں چار مرتبہ اور رات میں چار مرتبہ ہے۔

(عینؒ نے کہا کہ) میں نے ایک حافظ صاحب کو دیکھا کہ انہوں نے شب قدر کی رات میں وتر کی ۳۰ رکعات میں ۳ قرآن ختم کیا۔ (عدۃ القاری: ج ۲: ص ۷)

- امام ابن بطال (مر ۴۲۶ھ) نے کہا:

وقد روی عن جماعة من السلف أنهم كانوا يختتمون القرآن في ركعة، وهذا لا يمكن إلا باللهذه، والحججة لهذا القول حديث أبي هريرة.

تحقیق کہ اسلاف کی ایک جماعت سے روایت ہے کہ وہ لوگ ایک رکعت میں پورا قرآن پڑھ لیتے تھے اور یہ قراءت کی تیزی کے ساتھ ممکن ہے اور اس عمل کے لئے حدیث ابو ہریرہؓ صحیح ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

خفف على داود القراءة، فكان يأمر ببابته لتسريج، فكان يقرأ قبل أن يفرغ - يعني القرآن - (شرح بخاري لابن بطال: ج ۱: ص ۲۷۳)

- مشہور محدث، امام قسطلاني (مر ۹۲۳ھ) نے کہا:

وقد دل الحديث على أن الله تعالى يطوي الزمان لمن شاء من عباده كما يطوي المكان لهم. قال النووي: إن بعضهم كان يقرأ أربع خدمات بالليل وأربعًا بالنهار. ولقد رأيت أبو الطاهر بالقدس الشريف سنة سبع وستين وثمانمائة وسمعت عنه إذ ذاك أنه يقرأ فيهما أكثر من عشر خدمات، بل قال لي شيخ الإسلام البرهان بن أبي شريف أadam الله النفع بعلمه عنه: أنه كان يقرأ خمس عشرة في اليوم والليلة، وهذا باب لا سبيل إلى إدراكه إلا بالفيض الرباني.

اس حدیث میں دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں میں سے جس کے لئے چاہے وقت لپیٹتا ہے جس طرح وہ اپنے بندوں میں سے جس کے لئے چاہے زمین کو لپیٹتا ہے، اور یہ وقت کا لپیٹا جانا، صرف اللہ کے حکم سے ہوتا ہے، امام نوویؒ نے کہا کہ یقیناً بعض لوگ دن اور رات میں ۸ مرتبہ قرآن ختم کرتے تھے، اور میں نے شیخ ابو طاہر کوبیت المقدس میں ۷ نیمؒ میں دیکھا اور ان کو کہتے ہوئے سنا کہ جب بھی دن و رات میں وہ قرآن پڑھتے تو ختم سے زیادہ کی تلاوت کرتے تھے، بلکہ مجھ سے شیخ الاسلام برہان بن ابی شریف نے کہا کہ وہ ایک دن اور رات میں ۱۵ ختم کرتے تھے۔ اور یہ اعمال، صرف اللہ کی مدد سے ہی ہو سکتے ہیں۔

(ارشاد الساری للقسطلانی: ج ۵: ص ۳۹۶، ج ۳: ص ۳۰۸، ج ۷: ص ۲۰۸)

ان ائمہ کی واضح تصریحات سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں میں سے جس کے لئے چاہے وقت لپیٹتا ہے۔ لہذا ”۲۰۰۰“ رکعات نماز پڑھنے والے بزرگ کے لئے بھی اللہ تعالیٰ نے وقت کو لپیٹا ہے۔

جب کہ اس کی سند حسن ہے اور ائمہ کرام نے بھی اس واقعہ کو صحیح تسلیم کیا ہے، جیسا کہ تفصیل گزر چکی۔

معراج ربانی اور اہل حدیث حضرات سے گزارش ہے کہ وہ منکرین حدیث اور محدثین کی طرح اعتراضات کرنا چھوڑ دیں کہ جس طرح وہ لوگ نبوت کے دلائل و معجزات کو عقل کے پیمانے پر ناپ تول کر اس کا انکار کرتے ہیں۔

بالکل اسی طرح معراج ربانی و اہل حدیث حضرات بھی صحابہ، تابعین و تبع تابعین، اسلاف و اولیاء کرام کی کرامات کو عقل کے پیمانے پر ناپ تول کر اس کا انکار کر ہے ہیں۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کے دین و ایمان کی پوری پوری حفاظت فرمائے۔ آمین

خلاصہ یہ کہ معراج ربانی و الہحدیث حضرات کے تمام اعتراضات باطل و مردود ہیں اور یہ واقعہ صحیح ہے واللہ اعلم

## فضائل أبي عبد الرحمن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهمَا

حضرت معاویہؓ کی فضیلت میں ”۸“ صحیح احادیث۔

### -مولانا عبد الرحیم قاسمی-

حضرت امیر المؤمنین ابو عبد الرحمن معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما (ؑ)، رسول اللہ ﷺ کے مشہور صحابیؓ بن صحابیؓ، نیز بھی اکرم ﷺ کی زوجہ محترمہ ام المؤمنین حضرت ام حبیبہ بنت ابی سفیان (ؓ) کے بھائی ہیں، کئی صحیح اور مقبول احادیث میں آپ ﷺ نے ان کی فضیلت ذکر فرمائی ہے۔

بعض حضرات کا خیال ہے کہ ان کی فضیلت میں وارد شدہ کوئی روایت بھی ثابت نہیں، لیکن تحقیق کی روشنی میں ان کا یہ خیال درست نہیں، باطل و مردود ہے، حضرت معاویہؓ کی فضیلت پر صحیح و مقبول احادیث ملاحظہ فرمائیں:

### حدیث نمبر ۱:

امام احمد بن حنبل (ؓ) کہتے ہیں:

حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، عن معاوية يعني ابن صالح، عن يونس بن سيف، عن الحارث بن زياد، عن أبي رهم، عن العراباض بن سارية السلمي، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم هو يدعوا إلى السحور في شهر رمضان: "هلم إلى الغداء المبارك" ثم سمعته يقول: "اللهم علم معاوية الكتاب والحساب وقه العذاب"

حضرت عرباض بن ساریہؓ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے سنا: اے اللہ!

معاویہؓ کو کتاب اور حساب کا علم دے اور انہیں عذاب سے بچائیے۔ (مند احمد بن حنبل: ج ۲۸: ص ۳۸۲)

### سندر کی تحقیق:

(۱) امام ابو عبد اللہ، احمد بن محمد بن حنبل (ؓ) مشہور ثقہ، حافظ، فقیہ، حجت اور امام اہل سنت ہیں۔ (تقریب)

- (۲) امام عبد الرحمن بن مہدیؑ (م ۱۹۸ھ) بھی مشہور ثقہ، ثبت، امام اور حافظ الحدیث ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۰۱۸)
- (۳) معاویہ بن صالحؓ (م ۱۹۰ھ) صحیح مسلم کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تحریر تقریب الہندیب: رقم ۶۷۶)
- (۴) یونس بن سیف الحصیؓ بھی ثقہ ہیں۔ (تحریر تقریب الہندیب: رقم ۷۹۵)
- (۵) الحارث بن زیاد الشامیؓ صدقہ ہیں۔

امام جلیل ابن حبانؑ (م ۲۵۵ھ) نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔ (کتاب الثقات لابن حبان: ج ۲: ص ۱۳۳)

امام ابو داؤدؓ (م ۲۵۷ھ)<sup>2</sup>، امام ابن خزیمؓ (م ۱۸۷ھ) نے صحیح اور امام ابن عساکرؓ (م ۱۸۵ھ) وغیرہ نے ان کی روایت کو حسن قرار دیا ہے۔ (سنن ابو داؤد: حدیث نمبر ۲۳۲۲، صحیح ابن خزیم: حدیث نمبر ۱۹۳۸، مجمع ابن عساکر: ج ۲: ص ۱۰۳)

اور محمد شین کا اصول ہے کہ منفرد راوی کی روایت کی تحسین اس روایت کے ہر ہر راوی کی توثیق ہوتی ہے۔ (نصب الرایہ: ج ۱: ص ۱۳۹، وغیرہ بحوالہ نور العینین ص ۵۲۶، نیز دیکھئے، مجلہ الاجماع: ش ۲: ص ۳)

لہذا ان ائمہ کے نزدیک حارث بن زیاد صدقہ ہیں۔

- امام ابن عدیؑ (م ۲۶۵ھ) کے نزدیک بھی الحارث صدقہ ہیں۔ (الکامل لابن عدی: ج ۸: ص ۱۳۶، ج ۱: ص ۹۷)
- (۶) ابو رہم، احزاب بن اسید السعائیؓ سنن ابو داؤد، نسائی اور ابن ماجہ کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۸۶)
- (۷) عرباض بن ساریہؓ مشہور صحابی رسول ﷺ ہیں۔ (تقریب)
- معلوم ہوا کہ اس روایت کے تمام روات ثقہ یا صدقہ ہیں۔

<sup>2</sup> بذریعہ سکوت

## اس روایت کی صحیح کرنے والے ائمہ و علماء:

اور غالباً یہی وجہ ہے کہ

امام ابن خزیمہ (م ۱۷۵ھ)، امام ابن حبان (م ۲۵۶ھ) نے صحیح اور امام ابن عساکر (م ۱۷۹ھ) وغیرہ محدثین نے اس روایت کو حسن قرار دیا ہے۔

(صحیح ابن خزیمہ: حدیث نمبر ۱۹۳۸، صحیح ابن حبان: حدیث نمبر ۲۱۰، مجمع ابن عساکر: ج ۲: ص ۱۰۳۱)

امام ابو عبد اللہ الجور قانی (م ۲۳۴ھ) نے اس حدیث کو مشہور کہا ہے۔

(الأباضيل والمناكير والصحاح والمشاهير: ج ۱: ص ۳۲۱)

عرب محققین میں شیخ شحاتة محمد صقر، شیخ صالح بن فوزان الفوزان، شیخ حسین سلیم اسد الدارانی وغیرہ نے بھی اس حدیث کو حسن اور رسول اللہ ﷺ سے ثابت مانا ہے۔ (معاویۃ بن أبي سفیان أمیر المؤمنین و کاتب وحی النبی الأمین صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ - کشف شبہات و رد مفتریات: ص ۱۵، تسدید الإصابة فيما شجر بین الصحابة: ص ۱۳۳، ت شیخ صالح، موارد الظمآن الی زوائد ابن حبان: ج ۷: ص ۲۳۹، ت شیخ حسین سلیم اسد)

شیخ الالبانی نے بھی اس حدیث کی صحت کو تسلیم کیا ہے۔ (التعليقات الحسان: حدیث نمبر ۱۶۶)

نوث:

اس روایت کی ایک اور سند ہے، چنانچہ امام ابو عبد اللہ، محمد بن اسماعیل بخاری (م ۲۵۶ھ) فرماتے ہیں:

نَا أَبُو مُسْهَرٌ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ، عَنْ رَبِيعَةِ بْنِ يَزِيدٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَمِيرَةِ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «اللَّهُمَّ عِلْمُ مَعَاوِيَةَ الْحِسَابِ، وَقَهَ الْعَذَابِ»

اس روایت کو امام بخاری نے ”التاریخ الکبیر“ میں ذکر کیا ہے۔ (ج ۷: ص ۳۲۶)

اس کی تحریک میں شیخ محمد بن عبد الکریم بن عبید نے اس کے تمام روایت کو ثقہ ثابت کر کے، اس روایت کی سند کو صحیح قرار دیا ہے۔ دیکھئے تخریج الأحادیث المرفوعة المسندة فی کتاب التاریخ الکبیر للبخاری : ص ۱۲۵۳۔

لہذا یہ حدیث صحیح اور ثابت ہے۔

### دوسری حدیث :

حافظ الشام، امام ابوالقاسم ابن عساکر<sup>ر</sup> (م ۷۵۰ھ) کہتے ہیں:

أخبارناه أبو بكر محمد بن محمد أنا أبو بكر محمد بن علي أنا أحمد بن عبد الله أنا  
أحمد بن أبي طالب نابى<sup>3</sup> حدثني محمد بن مروان بن عمرنا الحسن بن إسحاق بن يزيد  
الطارناني وبحن يزيد المعلم ناعبد الرحمن بن عبد الله بن دينار عن أبيه عن ابن عمر قال  
كت عند النبي (صلى الله عليه وسلم) فقال يطلع عليكم رجل من أهل الجنة فطلع معاوية ثم  
قال الغدمشل ذلك فطلع معاوية فقمت إليه فأقبلت بوجهه إلى رسول الله (صلى الله عليه  
وسلم) فقلت يا رسول الله هو هذا قال نعم يا معاوية أنت مني وأنا منك لغزا حمني على باب  
الجنة كهاتين وقال بأصعبيه السبابه والوسطي يحر كهما۔

عبد اللہ بن دینار، حضرت عبد اللہ بن عمر سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد فرمایا: میں حضرت نبی اکرم ﷺ کے پاس تھا کہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

تمہارے سامنے اہل جنت میں سے ایک شخص نمودار (ظاہر) ہوں گے، تو حضرت معاویہؓ تشریف لائے، پھر  
دوسرے روز بھی آپ ﷺ نے اسی طرح ارشاد فرمایا: تو حضرت معاویہؓ ظاہر ہوئے، پس میں ان کے پاس گیا اور ان کا  
چہرہ رسول اللہ ﷺ کی طرف پھیرتے ہوئے کہا: اے اللہ کے رسول! وہ (شخص) یہ ہیں؟

<sup>3</sup> تاریخ دمشق کے مطبوعہ نسخہ میں اس روایت میں احمد بن ابی طالب<sup>ر</sup> اور محمد بن مروان بن عمر کے درمیان احمد بن ابی طالب کے والد ابو طالب علی بن محمد<sup>ع</sup> کا واسطہ چھوٹ گیا، لیکن اسی کتاب میں کئی جگہ احمد بن ابی طالب<sup>ر</sup> اور محمد بن مروان بن عمر کے درمیان ابو طالب علی بن محمد<sup>ع</sup> کا واسطہ موجود ہے۔ دیکھئے تاریخ دمشق: ج ۱: ص ۳۹۲، ج ۲۱: ص ۱۳۳، ج ۳۸: ص ۱۸۱، ج ۷۲: ص ۲۱۔

لہذا یہاں پر بھی احمد بن ابی طالب<sup>ر</sup> اور محمد بن مروان بن عمر کے درمیان ابو طالب علی بن محمد<sup>ع</sup> کا واسطہ ہے۔ واللہ اعلم

آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: جی ہاں، اے معاویہ! آپ مجھ سے ہیں اور میں آپ سے ہوں، آپ جنت کے دروازے میں میرے ساتھ ان دونوں کی طرح داخل ہو گے، آپ نے شہادت کی اور درمیانی انگلی کو حرکت دیتے ہوئے اشارہ فرمایا۔ (تاریخ دمشق ابن عساکر: ج ۵۹، ص ۱۰۰، طبع دار الفکر)

### سندر کی تحقیق:

- (۱) امام ابو القاسم ابن عساکر<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> مشہور، ثقہ، متقن اور حافظ الحدیث ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۱۲: ص ۳۹۶)
- (۲) ابو بکر محمد بن علی بن کرتیل<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے بارے میں حافظ الشام امام ابن عساکر<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کہتے ہیں کہ ”الشیخ الصالح“ وہ نیک بزرگ ہیں اور ان کی روایت کو حسن کہا ہے۔ (بیہقی ابن عساکر: ج ۲: ص ۱۰۳۱)
- (۳) معلوم ہوا کہ یہ صدقہ ہیں۔ (دیکھئے نور العینین: ص ۵۲۶، از سلفی شیخ زبیر علی زمی)
- (۴) ابو بکر محمد بن علی بن محمد الخیاط المقری البغدادی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> ثقہ، متقن، زاہد اور صالح ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۱۰: ص ۲۵۳)
- (۵) احمد بن عبد اللہ بن الحضر ابو الحسین ابن السومنجردی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> بھی ثقہ، مامون اور حسن الاعتقاد والے راوی ہیں۔ (کتاب الثقات للقاسم: ج ۱: ص ۳۷۳)
- (۶) ابو جعفر احمد بن ابی طالب علی بن محمد الکاتب<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> بھی ثقہ راوی ہیں۔ (تاریخ بغداد: ج ۵: ص ۵۱۶)
- (۷) ان کے والد ابو طالب علی بن محمد بھی صدقہ ہیں، ان کی روایت کو حافظ الشام امام ابن عساکر<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے حسن کہا ہے۔ (بیہقی ابن عساکر: ج ۲: ص ۱۰۳۱)
- (۸) محمد بن مروان بن عمر سے مراد محمد بن مروان بن عمر والقرشی السعیدی ہیں۔ دیکھئے تاریخ دمشق: ج ۱۲: ص ۳۹۲، ج ۲۱: ص ۱۳۳، ج ۳۸: ص ۱۸۱، ج ۲۷: ص ۲۱۔

چونکہ آپ، صحابی رسول حضرت سعید بن العاص<sup>(م ۸۷ھ)</sup> کی آل میں سے تھے، اسلئے آپ گو سعیدی کہتے ہیں، اور انقرشی اس لئے کہ آپ قریش کے مشہور خاندان بنی امية میں سے تھے۔

آپ کا ترجمہ تاریخ بغداد (ج ۲: ص ۲۷۰، ت بشار) میں موجود ہے، آپ کی روایت کو حافظ الشام امام ابن عساکر<sup>(م ۱۷۵ھ)</sup> نے حسن اور حافظ ضیاء الدین مقدسی<sup>(م ۲۳۳ھ)</sup> نے صحیح کہا ہے۔

غالباً یہی وجہ ہے کہ سلفی شیخ عبد الملک بن عبد اللہ بن دھیش نے آپ کو ثقہ قرار دیا ہے۔ (مجسم ابن عساکر: ج ۲: ص ۱۰۲۱، الاحادیث المختارۃ: ج ۵: ص ۲۲۵، ت دھیش)

لہذا آپ بھی ثقہ ہیں، نیز دیکھئے مجسم الشیوخ الطبری لاکرم بن محمد اثری: ص ۵۸۵، اتحاف النبیل: ج ۲: ص ۱۱۶۔  
 (۷) الحسن بن اسحاق بن یزید العطار<sup>(م ۲۷۲ھ)</sup> ثقہ محدث اور جحت ہیں۔ (سیر: ج ۱۳: ص ۱۳۳، تاریخ الاسلام: ج ۲: ص ۵۳۲)

(۸) ابو محمد نوح بن یزید المعلم المؤذب<sup>ؚ</sup> سنن ابو داود کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۱۲)

#### نوٹ:

نوح بن یزید المؤذب کو ہی نوح بن یزید المعلم کہتے ہیں۔ (تاریخ بغداد: ج ۱۳: ص ۳۲۰، طبع دارکتب العلمیہ، الشفات لا بن حبان: ج ۹: ص ۲۱۱، الکامل لا بن عدی: ج ۵: ص ۱۳۰، تاریخ ابن عساکر: ج ۲۰: ص ۳۶۷)

(۹) عبد الرحمن بن عبد اللہ بن دینار<sup>ؚ</sup> صحیح بخاری اور سنن ثلاثہ کے راوی ہیں۔

امام احمد بن حنبل<sup>(م ۲۳۶ھ)</sup> کہتے ہیں کہ آپ میں کوئی حرج نہیں، مقارب الحدیث ہیں، امام ذہبی<sup>(م ۲۸۷ھ)</sup> ثقہ کہتے ہیں، حافظ ابن حجر<sup>(م ۴۵۲ھ)</sup> اور امام عینی<sup>(م ۴۵۵ھ)</sup> ان کو صدقہ کہتے ہیں، امام ابو بکر بزار<sup>(م ۲۹۲ھ)</sup> فرماتے بن سعید القطان<sup>ؚ</sup> نے روایت لی ہے اور یہی اپنے نزدیک صرف ثقہ سے روایت لیتے تھے، امام ابو بکر بزار<sup>(م ۲۹۲ھ)</sup> کے نزدیک بھی عبد الرحمن<sup>ؚ</sup> ہیں کہ حسن الحدیث ہیں، امام ابو عبد اللہ الحاکم<sup>(م ۴۰۵ھ)</sup> ثقہ کہتے ہیں، امام بخاری<sup>(م ۴۵۶ھ)</sup> کے نزدیک بھی عبد الرحمن<sup>ؚ</sup>

ثقہ ہیں، امام ابو نصر الكلبازی (متوفی ۹۸ھ) نے آپ کو ”الہدایۃ والارشاد فی معرفۃ أهله الشفقة والسداد“ میں شمار کیا ہے، امام ابو القاسم بغوی (متوفی ۱۰۵ھ) صالح الحدیث کہتے ہیں، امام ابن خلدون (متوفی ۴۳۲ھ)، امام حاکم (متوفی ۴۰۵ھ) نے آپ کو ثقات میں کیا ہے۔ امام علی بن المدینی (متوفی ۴۳۷ھ) صدقہ کہتے ہیں۔

(سوالات ابی داود: رقم ۱۸۵، دیوان الضعفاء: ص ۲۲۳، فتح الباری: ج ۱: ص ۲۷۸، عمدة القاری: ج ۳: ص ۳۲، سوالات آجری: ۲۷۵، اتحاف الشیل: ج ۲: ص ۱۲۳، منذ البزار: ج ۱۵: ص ۲۵۲، السنن الکبری للبیہقی: ج ۲: ص ۲۱۳، ذکر أسماء التابعین ومن بعدهم ممن صحت روايته عن الثقات عند البخاری ومسلم للدارقطنی: ج ۱: ص ۲۱۵، العلل الکبیر للترمذی: ص ۲۳۱، الہدایۃ والارشاد فی معرفۃ أهله الشفقة والسداد: ص ۳۳۸)

لہذا عبد الرحمن بن عبد اللہ بن دینار صدقہ ہیں۔

(۱۰) عبد اللہ بن دینار (متوفی ۱۰۷ھ) صحیحین کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۳۰۰)

(۱۱) عبد اللہ بن عمر (متوفی ۱۳۷ھ) مشہور صحابی رسول ﷺ ہیں۔

معلوم ہوا کہ اس کے تمام روات ثقہ یا صدقہ ہیں اور سند حسن ہے۔

### وضاحت:

اس سند میں نہ اسماعیل بن عیاش ہے اور نہ ہی عبد العزیز بن بحر ہے جن کی وجہ سے انہے نے اس روایت پر کلام کیا ہے، لہذا یہ حدیث رسول ﷺ سے ثابت ہے۔ واللہ اعلم

### تیسری حدیث:

امام ابو عیسیٰ محمد بن عیسیٰ ترمذی (متوفی ۹۷۰ھ) فرماتے ہیں:

حدائقہ محمد بن یحییٰ قال: حدائقہ أبو مسہر، عن سعید بن عبد العزیز، عن ربیعہ بن یزید، عن عبد الرحمن بن أبي عمیرة، وکان من أصحاب رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم أنه قال لمعاویۃ: اللهم اجعله هادیاً مهدياً واهدبه۔

حضرت عبد الرحمن بن أبي عمیرۃ، حضرت نبی اکرم ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے حضرت معاویۃؓ کیلئے (دعا کرتے ہوئے) فرمایا: اے اللہ! ان کو (دوسرے کا) ہادی اور (خود بھی) ہدایت یافتہ بنا، اور ان کے ذریعہ (اوروں کو) ہدایت دے۔ (سنن ترمذی: حدیث نمبر ۳۸۲۲، والنظر له، الاحادیث المثانی لابن ابی عاصم: ج ۲: ص ۳۵۸)

### سد کے روات کی تحقیق:

- (۱) امام ابو عیسیٰ، محمد بن عیسیٰ الترمذیؓ (۴۹۷ھ) مشہور ثقة، حافظ الحدیث، اور صاحب السنن ہیں۔
  - (۲) ابو عبد اللہ، محمد بن یحییٰ الدہلیؓ (۲۵۸ھ) صحیح بخاری کے راوی اور مشہور ثقة، حافظ الحدیث، بلکہ امیر المؤمنین فی الحدیث ہیں۔ (تقریب: رقم ۶۳۸، سیر وغیرہ)
  - (۳) ابو مسہر، عبد الالٰ علی بن مسہر الدمشقیؓ (۴۱۸ھ) صحیحین کے راوی اور ثقة، فاضل ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۷۳۸)
  - (۴) سعید بن عبد العزیز الدمشقیؓ (۴۶۷ھ) بھی صحیحین کے راوی اور ثقة، امام ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۳۵۸)<sup>4</sup>
  - (۵) ربیعہ بن یزید الدمشقیؓ (۴۲۳ھ) بھی صحیحین کے راوی اور ثقة، عابد ہیں۔ (تقریب: رقم ۱۹۱۹)
  - (۶) عبد الرحمن بن أبي عمیرۃ المزنیؓ صحابی رسول ﷺ ہیں۔ (تقریب)
- معلوم ہوا کہ اس روایت کے تمام روات ثقة ہیں۔

### اس روایت کی تصحیح کرنے والے ائمہ و علماء:

---

<sup>4</sup> اگرچہ سعید بن عبد العزیزؓ کا آخری عمر میں اختلاط ہو گیا تھا، لیکن ابو مسہرؓ (۴۱۸ھ) کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ امام سعیدؓ نے آخری عمر میں کوئی روایت بیان نہیں کی۔ (تاریخ تیجی بن معین بروات الدوری: رقم ۷۷۵، ۵۳)، لہذا ان کا اختلاط مضر نہیں۔

اس روایت کو امام ترمذی (م ۹۷۰ھ) نے حسن قرار دیا ہے۔ (سنن ترمذی: حدیث نمبر ۳۸۲۲)

حافظ ابن عساکر (م ۱۷۵ھ)، حافظ ابو محمد بغوی (م ۱۶۵ھ)، حافظ ذہبی (م ۲۸۷ھ) وغیرہ نے بھی اس روایت کو صحیح تسلیم کیا ہے۔ (تاریخ ابن عساکر: ج ۵۹، ص ۱۰۶، مصابیح السنۃ للبغوی: ج ۳، ص ۲۲۲، ج ۱: ص ۱۱۰، مجمّع الشیوخ الکبیر للذہبی: ج ۱: ص ۱۵۵)

سلفی شیخ الالبانی، سلفی شیخ زبیر علی زین وغیرہ نے بھی اس روایت کو صحیح قرار دیا ہے۔

(مشکاة تحقیق الالبانی: حدیث نمبر ۶۲۳۳، تحقیق زبیر علی زین: حدیث نمبر ۶۲۳۳)

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ یہ روایت بھی صحیح ہے۔

### چوتھی حدیث:

امام ابوکبر بزار (م ۲۹۲ھ) فرماتے ہیں:

حدثانعمربن الخطاب السجستانی، قال: نانعیم بن حماد، قال: نامحمد بن شعیب بن شابور، عن مروان بن جناح، عن یونس بن میسرة بن حلپس، عن عبد الله بن بسر، قال: استشار رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم أبا بکر و عمر فی أمر أراده، فقالا: اللہ و رسوله أعلم، فقال: ادعوا معاویة، فلما وقف علیه قال: أشهدوا أمركم، أحضروا أمركم، فإنه قوي أمين۔

عبد اللہ بن بسرؓ فرماتے ہیں کہ حضرت رسول اللہ ﷺ نے کسی معاملہ میں جس کا آپ ارادہ فرمائے تھے، حضرت ابوکبرؓ اور حضرت عمرؓ سے مشورہ فرمایا، تو دونوں حضرات نے فرمایا: اللہ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتے ہیں، تو آپ ﷺ ارشاد فرمایا: معاویہ کو بلا کر لاؤ، جب وہ آپ کے پاس آئے تو آپ نے ارشاد فرمایا: انہیں اپنے معاملہ میں حاضر رکھا کرو، اسلئے کہ یہ قوی اور امانت دار ہیں۔ (مسند البزار: ج ۸، ص ۳۳۳، شرح اعتقاد اصول اہل السنۃ: ج ۸: ص ۱۵۲۶)

## سند کے روایت کی تحقیق:

- (۱) امام ابوکبر بزار<sup>ر</sup>(م ۲۹۲) مشہور صدوق، حافظ الحدیث ہیں۔ (کتاب الشفقات للقاسم: ج ۱: ص ۲۳۲)
- (۲) عمر بن خطاب السجستانی<sup>ر</sup>(م ۲۰) سنن ابو داود کے راوی اور صدوق ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۸۸۹)
- (۳) نعیم بن حماد<sup>ر</sup>(م ۲۲۸) صدوق اور حسن الحدیث ہیں۔ (مقالات از زبیر علی زمی: ج ۱: ص ۳۶۰، اکامل: ج ۸: ص ۲۵۶<sup>۵</sup>)
- (۴) محمد بن شعیب بن شابور<sup>ر</sup>(م ۲۰۷) صحیحین کے راوی اور صدوق ہیں۔ (تقریب: رقم ۵۹۵۸)
- (۵) مروان بن جناح<sup>ر</sup>، سنن ابو داود اور ابن ماجہ کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۶۵۶۶)
- (۶) یونس بن میسرہ الاعمی<sup>ر</sup>(م ۲۳۳) سنن ترمذی، ابو داود اور ابن ماجہ کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۱۳۲)
- (۷) عبد اللہ بن بسر<sup>ر</sup>(م ۸۸) صحابی رسول ﷺ ہیں۔ (تقریب)

معلوم ہو کہ اس سند کے تمام روایات ثقہ یا صدوق ہیں اور یہ سند حسن ہے۔

## پانچویں حدیث:

امام طبرانی<sup>ر</sup>(م ۲۶۰) فرماتے ہیں:

حدثنا علی بن سعید الرازی قال: نا محمد بن قطن الرملی قال: نا مروان بن معاویة الفزاری، عن عبد الملک بن أبي سلیمان، عن عطاء، عن ابن عباس قال: « جاء جبریل إلى

<sup>۵</sup> ذہبی<sup>ر</sup>(م ۲۸۷) نے اس روایت کو نعیم بن حماد کے مناکیر میں شمار کیا ہے۔ (تاریخ الاسلام، ترجمہ نعیم) لیکن ذہبی کا یہ کہنا صحیح نہیں، کیونکہ نعیم کے متابعت میں ثقہ، حافظ ابوالقاسم یزید بن محمد بن عبد الصمد<sup>ر</sup>(م ۲۷۷) نے بھی اس روایت کو مندرجہ متصفح بیان کیا ہے۔ (شرح اعتقاد اصول اہل السنۃ: ج ۸: ص ۱۵۲۶)، لہذا نعیم بن حماد پر حافظ ذہبی کا اعتراض صحیح نہیں۔

النبي صلی اللہ علیہ وسلم، فقل: يَا مُحَمَّدَ اسْتُوصِّعَ مَعَاوِيَةً، فَإِنَّهُ أَمِينٌ عَلَى كِتَابِ اللَّهِ، وَنَعَمْ الْأَمِينُ هُوَ۔

حضرت ابن عباسؓ فرماتے ہیں: حضرت جبریلؓ، نبی اکرم ﷺ کے پاس آئے اور فرمایا: اے محمد! معاویہ کے بارے میں وصیت قبول کیجئے، وہ کتاب اللہ کے امین ہیں، اور بہترین امین ہیں۔ (المجمع الاوسط: ج ۲: ص ۱۷۸، واللفظله، البدایہ والنھایہ: ج ۱۱: ص ۳۰۲، طبع هجر)

### روات کی تحقیق:

- (۱) امام ابو القاسم الطبرانی (متوفی ۴۶۰ھ) مشہور ثقة، حافظ الحدیث ہیں۔ (کتاب الشفقات للقاسم)
- (۲) علی بن سعید الرازی (متوفی ۴۹۹ھ) بھی صدق، حافظ الحدیث ہیں۔ (کتاب الشفقات للقاسم: ج ۷: ص ۲۱۰، ارشاد القاصی والدانی: ص ۳۳۱)
- (۳) محمد بن قطن الرملی بھی صدق ہیں۔

ان سے ائمہ کی ایک جماعت مثلاً احمد بن ابی الحواری، محمد بن جعفر المصیصی، عبد اللہ بن محمد بن سلیمان الدمشقی، موسی بن حبیب، ابو حمزہ صوفی وغیرہ نے روایت کی ہے۔ (تاریخ ابن عساکر: ج ۵۵: ص ۱۰۶)

امام ابن ابی حاتم (متوفی ۴۷۲ھ) نے ان کی روایت کو بوجہ سے استدلال صحیح کہا یعنی محمد بن قطنؓ ان کے نزدیک صدق ہیں۔ (آداب الشافعی و مناقبہ: ص ۲۳۸، فتاوی نذیریہ: ج ۳: ص ۳۱۶، مجلہ الاجماع: ش ۳: ص ۲)<sup>۶</sup>

<sup>۶</sup> محمد بن قطنؓ کی متابعت میں مسیب بن واضح (متوفی ۴۷۲ھ) بھی موجود ہیں۔ (البدایہ والنھایہ: ج ۱۱: ص ۳۰۲، طہجر)، جو چند روایات (جن میں یہ روایت نہیں ہے) کے علاوہ تمام روایات میں صدق ہیں۔ واللہ اعلم (سیر: ج ۱۱: ص ۳۰۳)۔

اہذا متابعت کی وجہ سے محمد بن قطنؓ کی روایت اور بھی توی ہو جاتی ہے۔

- (۴) مروان بن معاویہ الفزاری (م ۱۹۳ھ)<sup>7</sup> صحیحین کے راوی اور ثقہ، حافظ الحدیث ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۵۷۵)
- (۵) عبد الملک بن ابی سلیمان (م ۱۹۵ھ)<sup>8</sup> مسلم و سنن اربعہ کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تحریر تقریب التہذیب: ۳۱۸۳)
- (۶) عطاء بن ابی رباح (م ۱۹۲ھ)<sup>9</sup> صحیحین کے راوی اور ثقہ، فقیہ، فاضل ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۵۹۱)
- (۷) عبد اللہ بن عباس شمشہور صحابی رسول ﷺ ہیں۔ (تقریب)
- معلوم ہوا کہ اس روایت کے تمام روایات ثقہ یا صدقہ ہیں، لہذا یہ سند بھی حسن ہے۔

#### چھٹی حدیث:

حافظ الشام، حافظ ابن عساکر (م ۱۷۵ھ) فرماتے ہیں:

أَخْبَرَنَا أَبُو الْحَسْنِ الْفَرَضِيُّ نَا عَبْدُ الْعَزِيزِ الْكَتَانِيُّ أَنَّا أَبُو مُحَمَّدَ بْنَ أَبِي نَصْرٍ أَبُو عَلَى بْنِ شَعِيبَ نَا عَبْدَ اللَّهِ بْنَ وَهِبَ الْجَذَامِيِّ بِغَزَّةِ نَا مُحَمَّدَ بْنَ عَبِيدِ الْإِيمَامِ نَا شَعِيبَ بْنَ إِسْحَاقَ نَا هَشَامَ بْنَ عَرْوَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ كَانَتْ لِي لَيْلَةً أُمْ حَبِيبَةَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فَعَرَضَتْ لِي حَاجَةً فَأَنْتَيْتُ مِنْزِلَ أُمِّ حَبِيبَةَ أَرِيدُ قَضَاءَ حَاجَتِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فَقَالَ يَا عَائِشَةَ مَا لَكَ قَلْتَ حَاجَةً عَرَضْتَ قَالَ إِنَّهَا لِي سَتْ بِلِيلِكَ فَجَلَسْتُ إِلَى جَنْبِ أُمِّ حَبِيبَةَ فَدَخَلَ مَعَاوِيَةُ وَعَلَى أَذْنِهِ قَلْمَنْ جَدِيدٌ قَدْ بَرَاهُ وَلَمْ يَخْطُبْهُ بَعْدَ فَقَالَ النَّبِيُّ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) مَا هَذَا يَا مَعَاوِيَةً قَالَ قَلْمَنْ بْرَاتِهِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ قَالَ جَزَاكَ اللَّهُ عَنْ نَبِيِّكَ خَيْرًا وَاللَّهُ مَا أَسْتَكِبْتُكَ إِلَّا بِوَحْيٍ مِّنَ السَّمَاوَاتِ لَا أَعْمَلُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا بِوَحْيٍ مِّنَ السَّمَاءِ يَا مَعَاوِيَةً إِنَّ اللَّهَ وَلَاكَ مِنْ أَمْرِ هَذِهِ الْأُمَّةِ فَانظُرْ مَا أَنْتَ صَانِعٌ قَالَتْ أُمُّ حَبِيبَةُ أُوْيَعْطِيَ اللَّهُ أُخْيِي ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ نَعَمْ وَفِيهَا هَنَاتْ وَهَنَاتْ قَالَتْ أُمُّ حَبِيبَةُ ادْعُ اللَّهَ لِأُخْيِي ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ اللَّهُمَّ أَهْمَّ الْقُوَى وَجَنَبُهُ الرَّدِّي وَاغْفِرْ لَهُ فِي الْآخِرَةِ وَالْأُولَى۔

<sup>7</sup> مروان بن معاویہ الفزاری (م ۱۹۳ھ)<sup>10</sup> کی متابعت میں صحیحین کے راوی، ثقہ، امام، حافظ ابو اسحاق الفزاری (م ۱۸۶ھ)<sup>11</sup> موجود ہے۔ (البدایہ والنھایہ: ج ۱: ص ۳۰۲، طبع هجر) لہذا مروان پر تدليس کا الزام اس روایت میں مردود ہے۔

رواه أبوالشيخ الأصحابي عن أحمـد بن محمد البزار المدنـي عن إبراهـيم بن عيسـى الزـاهـد عن أـحمد بن سـعـيد عن إـبرـاهـيم بن عبدـالـوهـاب عن شـعـيب بن إـسـحـاق مـثـلهـ.

حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ ایک رات (ازواج مطہرات میں سے) ام حبیبہؓ کے یہاں رسول اللہ ﷺ کے مٹھہر نے کی باری تھی کہ مجھے کوئی ضرورت پیش آئی، تو میں ام حبیبہؓ کے گھر آئی تاکہ آپ ﷺ سے اپنی (پیش آمدہ) ضرورت پوری کر لوں، آپ نے فرمایا: کیا ہو عائشہ؟ میں نے کہا: ایک ضرورت پیش آئی ہے، آپ نے فرمایا: یہ تمہاری باری کی رات نہیں ہے، تو میں ام حبیبہؓ کے بغل میں بیٹھ گئی، اتنے میں معاویہؒ داخل ہوئے، ان کے کان پر ایک نیا قلم تھا، جسے انہوں نے تراشا تھا مگر اب تک اس سے کچھ لکھا نہیں تھا،

تو حضرت نبی اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: معاویہ! یہ کیا ہے؟ انہوں نے کہا: اللہ اور اس کے رسول کیلئے میں نے قلم تراشا ہے، آپ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ تمہیں، تمہارے نبی کی طرف سے بہترین جزادے، بخدا میں نے وحی آسمانی کے حکم پر تم سے کتابت (وحی) کرائی ہے،

اور میں ہر چھوٹا بڑا کام وحی آسمانی کے مطابق کرتا ہوں، اے معاویہ! یقیناً اللہ تعالیٰ تمہیں اس امت کے معاملہ کی ذمہ داری دیں گے، تو سوچ لو تم کیا کرنے والے ہو،

ام حبیبہؓ نے کہا: اے اللہ کے رسول! کیا اللہ تعالیٰ میرے بھائی کو یہ ذمہ داری دیں گے؟ آپ نے فرمایا: ہاں اور اس میں پریشانیاں، مصیبتیں، تکلیفیں ہوں گی، ام حبیبہؓ نے کہا: اے اللہ کے رسول! میرے بھائی کیلئے اللہ سے دعا کر دیجئے، آپ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ! انہیں تقویٰ کا الہام فرماء، اور انہیں ہلاکت سے بچا اور دنیا و آخرت میں ان کی مغفرت فرم۔ (تاریخ ابن عساکر: ج ۵۹ ص ۲۹-۴۰)

روات کی تفصیل:

(۱) حافظ الشام، حافظ ابن عساکرؒ (مراءہ پیغمبر) کی توثیق گز رچکی۔

- (۲) فقیہ علی بن المسلم، ابو الحسن الفرضی (م ۳۵۳ھ) ثقہ، ثبت، عالم ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۱۱: ص ۵۹۹)

(۳) عبد العزیز بن احمد، ابو محمد کتنا (م ۲۶۲ھ) بھی ثقہ، امین راوی ہیں۔ (کتاب الشفات للقاسم: ج ۲: ص ۳۶۷)

(۴) عبد الرحمن بن عثمان ابو محمد بن ابی نصر تنسی دمشقی (م ۲۰۰ھ) ثقہ، عادل ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۹: ص ۳۲۰)

(۵) محدث ابو علی، محمد بن حارون بن شعیب (م ۳۵۵ھ) پر کلام ہے، لیکن اس روایت میں چونکہ ان کے متابع ثقہ، حافظ الحدیث، امام ابو شیخ اصبهانی (م ۲۰۰ھ) موجود ہیں، جیسا کہ ابن عساکرؒ کا کلام گزر چکا۔

(تاریخ ابن عساکر: ج ۵۹: ص ۲۹۰-۲۹۷)

لہذا محدث ابو علی، محمد بن حارون بن شعیب (م ۵۵۷ھ) اس روایت میں صدقہ ہیں اور ان پر کلام اس روایت میں باطل و مردود ہے۔



حافظ عراقی (م ۲۰۸۰ء) نے بھی ان کو ثقہ کہا ہے۔ (المستخرج على المستدرک للحاکم: ص ۳۸)

- (۷) محمد بن عبید الغزیؒ بھی امام ابن عدیؑ (مہتمم) کے نزدیک صدوق ہیں۔  
 (اکامل لابن عدیؑ: ج ۲۲، ج ۱: ص ۹۷)

نیز علماء نے ان کو امام، قاضی بھی قرار دیا ہے۔ (الکامل لابن عدی: ج ۲: ص ۲۲، حلیۃ الاولیاء: ج ۳: ص ۱۲۳)

- (۸) شعیب بن اسحاق، ابو محمد بصری (م ۱۸۹ھ) صحیحین کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۱۸۹)
- (۹) حشام بن عروۃ (م ۳۲۶ھ) بھی صحیحین کے راوی اور ثقہ، فقیہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۰۲)
- (۱۰) ان کے والد عروۃ بن زیر (م ۴۲۹ھ) بھی صحیحین کے راوی اور ثقہ، فقیہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۵۶)
- (۱۱) ام المؤمنین حضرت عائشہ (م ۵۸۷ھ) مشہور صحابیہ اور آپ ﷺ کی زوجہ صدیقہ ہیں۔ (تقریب)
- لہذا یہ روایت بھی حسن ہے۔

#### ساقویں روایت:

حافظ الشام، حافظ ابن عساکر (م ۴۷۵ھ) ہی فرماتے ہیں:

قرأت على أبي القاسم بن السمرقندى عن أبي القاسم الإسماعيلي أنا حمزة بن يوسف أنا أبو أحمد بن عدى نا إسحاق بن إبراهيم الغزى ناد حيم نا يعقوب بن الفرج نا ابن المبارك عن خالد الحذاء عن أبي قلابة عن شداد بن أوس قال قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم) معاوية أحلم أمتي وأجودها۔

حضرت شداد بن أوسؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: معاویہ میری امت میں سب سے زیادہ حلیم اور سب سے زیادہ سخنی ہیں۔ (تاریخ ابن عساکر: ج ۵۹: ص ۸۸)

#### سند کے رواثت کی تحقیق:

- (۱) امام ابو القاسم ابن عساکر (م ۴۷۵ھ) کی توثیق گزر چکی۔
- (۲) ابو القاسم اسماعیل بن احمد ابن السمرقندی (م ۴۵۶ھ) ثقہ، مکثر، امام ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۱۱: ص ۶۵۰)
- (۳) ابو القاسم اسماعیل بن مساعدة الاسلامی (م ۴۷۷ھ) بھی صدق و فقیہ ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۱۰: ص ۳۰۳)

(۲) حافظ حمزہ بن یوسف الحسینی (م ۷۲۵ھ) مشہور ثقہ، حافظ الحدیث، امام اور متقن ہیں۔

(السلسلہ سلیل التّقیٰ فی تراث جم شیوخ البیهقی: ص ۳۲)

(۵) حافظ ابو احمد، عبد اللہ بن عدی الجرجانی (م ۷۵۰ھ) مشہور ثقہ، حافظ الحدیث اور انہے جرح و تعدیل میں سے ہیں۔

(تاریخ الاسلام: ج ۸: ص ۲۲۰)

(۶) اسحاق بن ابراہیم بن ابی الورس الغزیؒ بھی صدوقد، قاضی ہیں۔

(میزان الاعتدال: ج ۳: ص ۳۱۲، اکامل: ج ۱: ص ۹۷، ۱۶۳، ارشاد القاصی والداني: ص ۷۰، مجمع الزوائد:

ج ۱: ص ۸، طبع مکتبۃ القدسی، قاہرہ، حدیث نمبر ۱۱۷۵)

(۷) عبد الرحمن بن ابراہیم، ابوسعید دحیم (م ۷۲۵ھ) صحیح بخاری کے راوی اور ثقہ، حافظ، متقن اور انہے جرح و تعدیل

میں سے ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۷۹۳)

(۸) یعقوب بن الفرجؒ سے ۲ لوگوں نے روایت کیا ہے۔

- امام دحیم (م ۷۲۵ھ)

- ابو بکر حماد بن المبارک<sup>8</sup>۔ (کتاب السنۃ للخلال: ج ۲: ص ۲۵۲)،

اور آپ حافظ ابن عدی (م ۷۲۵ھ) کے نزدیک صدوقد ہیں۔

(تاریخ ابن عساکر: ج ۵۹: ص ۸۸، اکامل لابن عدی: ج ۱: ص ۷۹)

(۹) عبد اللہ بن المبارک (م ۷۸۱ھ) مشہور ثقہ، امام، حافظ، ثبت، فقیہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۱۸۱)

<sup>8</sup> اس بات کا احتمال ہے کہ ابو بکر حماد بن المبارک<sup>8</sup> اور ابو جعفر حماد بن المبارک الدمشقیؒ ایک ہی راوی ہیں، کیونکہ دونوں رواست کے شیوخ کا طبقہ ایک ہی ہے۔ واللہ اعلم

(۱۰) خالد بن مهران الخزاء بصری صحیحین کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۱۶۸۰)

(۱۱) ابو قلابة، عبد اللہ بن زید بصری (محدث) بھی صحیحین کے راوی اور ثقہ، فاضل ہیں۔ (تقریب: رقم ۳۳۳۳)<sup>۹</sup>

(۱۲) شداد بن اوس (محدث) صحابی رسول ﷺ ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۷۵۲)

لہذا یہ سند بھی حسن ہے۔

### آٹویں حدیث:

مشہور امام، محدث ابو بکر الاجری (محدث) فرماتے ہیں:

حدثنا أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبد الحميد الواسطي قال: حدثنا العباس بن أبي طالب قال: حدثنا عبد الرحمن بن نافع قال: حدثنا سلمة بن بشر أبو بشر قال: حدثنا صدقة بن خالد قال: حدثني وحشى بن حرب بن وحشى، عن أبيه، عن جده قال: أردف النبي صلى الله عليه وسلم معاوية، فقال: «يا معاوية ما يليني منك؟» قال: بطني، قال: «الله أعلم». املأه علماء حلمًا۔

حضرت وحشی بن حربؓ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ حضرت نبی اکرم ﷺ نے حضرت معاویہؓ کو سواری پر اپنے پیچھے سوار فرمایا، پھر آپؐ نے فرمایا: اے معاویہ! تمہارا کون سا حصہ میرے سے قریب ہے، انہوں نے کہا: میرا بیٹ، آپ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ! اسے علم اور حلم سے بھر دے۔ (الشرعية للأجری: ج ۵: ص ۲۲۳۰)

### سند کے روایات کی تفصیل:

(۱) امام ابو بکر، محمد بن الحسین بن عبد اللہ الاجری (محدث) مشہور ثقہ، محدث اور امام ہیں۔

<sup>۹</sup> ابو قلابةؓ کی ملاقات، اگرچہ شداد بن اوسؓ سے ثابت نہیں ہے، لیکن انہوں نے یہاں پر ”أَبْيَا الْأَشْعَبِ الصَّنْعَانِيِّ“ سے ارسال کیا ہے، کیونکہ کتب حدیث میں جتنی احادیث ابو قلابةؓ نے شداد بن اوسؓ (محدث) سے بیان کی ہے، ہمارے علم کے مطابق، وہ تمام کی تمام شداد بن اوسؓ کے شاگرد ”أَبْيَا الْأَشْعَبِ الصَّنْعَانِيِّ“ سے مردی ہیں، لہذا یہ روایت بھی ”أَبْيَا الْأَشْعَبِ الصَّنْعَانِيِّ“ کی طریق سے ہونے کی وجہ سے، متصل ہے۔ واللہ اعلم

(كتاب الثقات للقاسم: ج ٨: ص ١٥٣)

- (٢) عبد الله بن محمد بن عبد الحميد، أبو بكر القطان<sup>رحمه الله</sup> بھی ثقہ ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ٧: ص ١٨٣)
- (٣) عباس بن أبي طالب، ابو محمد بغدادی<sup>رحمه الله</sup> صدوق ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ٦: ص ٩٩)
- (٤) عبد الرحمن بن نافع، ابو زیاد المعروف بالدرخت بھی ثقہ ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ٥: ص ٨٦٣)
- (٥) سلمة بن بشر، ابو بشر دمشقی<sup>رحمه الله</sup> بھی صدوق ہیں۔

ثقة، حافظ، أمير المؤمنين في الحديث، أبا عبد الله سعيد القطان<sup>رحمه الله</sup> نے ان سے روایت لی ہے۔ (العلل احمد  
بروایت عبد اللہ: رقم ٣٨٢٢، مصنف ابن أبي شيبة: حدیث نمبر ٢٠١٧٩) جو کہ اس بات کی دلیل ہے کہ سلمة ان  
کے نزدیک ثقہ ہیں۔ (دراسات حدیثیۃ متعلقة بمن لا يروى الا عن ثقة للشيخ أبي عمرو الوصابي: ص  
٩٧٣، اتحاف النبیل للشيخ أبي الحسن السیلمانی: ج ٢: ص ١٢٣)

امام ابن حبان<sup>رحمه الله</sup> نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔ (كتاب الثقات لابن حبان: ج ٨: ص ٢٨٦)

- (٦) صدقۃ بن خالد<sup>رحمه الله</sup> صحیح بخاری کے راوی اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ٢٩١١)
- (٧) وحشی بن وحشی<sup>رحمه الله</sup> صدوق ہیں۔

امام علی<sup>رحمه الله</sup>، امام ابن حبان<sup>رحمه الله</sup>، حافظ تیمی<sup>رحمه الله</sup> وغیرہ نے آپ کو ثقة کہا ہے۔  
(معرفة الثقات للعجلی: رقم ١٥٣، كتاب الثقات لابن حبان: ج ٧: ص ٥٢٣، الْمُجْمَعُ الْكَبِيرُ لِالطَّبرَانِي: ج ٢٢: ص ١٣٣، مجمع الزوائد: حدیث نمبر ١٣٢٥)

حافظ بغوی<sup>رحمه الله</sup>، حافظ عبد الحق الشیلی<sup>رحمه الله</sup>، حافظ عراتی<sup>رحمه الله</sup> نے بھی ان کی روایت کو حسن  
کہا ہے۔ (مسانع السنۃ: ج ٣: ص ٣٧١، ج ١: ص ١١٠، الاحکام الوسطی: ج ٣: ص ١٥٠، تخیرۃ احادیث الاحیاء: ص ٢٣٥)

امام ابو داود<sup>(م ۹۷۰ھ)</sup> نے بھی بذریعہ سکوت ان کی روایت کی تصحیح کی ہے۔ (سنن ابو داود: حدیث نمبر ۳۷۶۲)

نیز صدقۃ بن خالد<sup>(م ۱۴۰ھ)</sup> نے ان سے روایت لی ہے اور وہ اپنے نزدیک عام طور سے صرف ثقہ سے روایت کرتے ہیں۔ (دراسات حدیثیہ متعلقہ بمن لا یروی الاعن ثقة للشيخ أبي عمرو الوصاہی: ص ۲۶۳)، لہذا یہ راوی صدقہ کے نزدیک بھی ثقہ ہیں۔

خلاصہ یہ کہ وحشی بن حرب بن وحشی صدقہ ہیں۔ واللہ اعلم

(۸) وحشی کے والد ابو وحشی، حرب بن وحشی بھی صدقہ ہیں۔

امام ابن حبان<sup>ن</sup> نے ”الشقاق“ میں شمار کیا ہے۔ (ج ۳: ص ۱۷۳) اور حافظ یتیم<sup>(م ۸۰۰ھ)</sup> نے آپ کو ثقہ کہا ہے۔ (الْمُجْمَعُ الْكَبِيرُ لِلطَّبرَانِيِّ: ج ۲۲: ص ۱۳۷، ۱۳۸، ج ۱: ص ۱۱۰، الْحُكْمُ الْأَسْمَىُّ: ج ۳: ص ۱۵۰، تخریج احادیث الاحیاء: ص ۲۳۵)

حافظ بغوی<sup>(م ۱۲۰ھ)</sup>، حافظ عبد الحق الشبلی<sup>(م ۱۸۰ھ)</sup>، حافظ عراثی<sup>(م ۲۰۰ھ)</sup> نے بھی ان کی روایت کو حسن کہا ہے۔ (مسانیۃ السنیۃ: ج ۳: ص ۱۳۷، ج ۱: ص ۱۱۰، الْحُكْمُ الْأَسْمَىُّ: ج ۳: ص ۱۵۰، تخریج احادیث المختارۃ: ج ۱: ص ۲۵۰)

امام ابو داود<sup>(م ۹۷۰ھ)</sup> نے بھی بذریعہ سکوت ان کی روایت کی تصحیح کی ہے۔ (سنن ابو داود: حدیث نمبر ۳۷۶۲)

حافظ ابن حبان<sup>(م ۲۵۰ھ)</sup>، امام حاکم<sup>(م ۴۰۰ھ)</sup>، امام ضیاء الدین مقدسی<sup>(م ۴۲۸ھ)</sup> وغیرہ نے ان کی روایت کی تحسین ہے۔ (صحیح ابن حبان: حدیث نمبر ۵۲۲۳، المستدرک: ج ۳: ص ۳۳۳، الْاحادیثُ الْمُخْتَارَةُ: ج ۱: ص ۱۳۱)

لہذا آپ بھی صدقہ ہیں۔

(۹) وحشی بن حرب الحبشي مشہور صحابی رسول ﷺ ہیں۔ (تقریب)

لہذا اس روایت تمام روایات مقبول ہیں اور یہ سند حسن ہے۔ واللہ اعلم

خلاصہ:

اس پوری تفصیل سے معلوم ہوا کہ حضرات معاویہؓ (مذکور) کی فضیلت میں صحیح و مقبول احادیث موجود ہیں۔

لہذا یہ کہنا کہ ان کے مناقب میں کوئی بھی روایت صحیح نہیں، باطل و مردود ہے۔